
26 Waardenwerk, winter 2025

Alie Weerman is al jarenlang voorvechter van 
de erkenning van ervaringskennis en actief  in 
het opleiden van mensen tot ervaringsdeskun-
dige. Dat kunnen (aankomend) professionals 
zijn, die leren hun eigen ervaringen op het ge-
bied van bijvoorbeeld verslaving in te zetten in 
hun professionele werk, of  mensen die, vanuit 
hun eigen ervaringen met ontwrichting, wor-
den opgeleid tot ervaringsdeskundige als een 
apart beroep. In 2016 promoveerde ze cum 
laude aan de Vrije Universiteit in Amsterdam 
op haar onderzoek naar ervaringsdeskundige 
zorg- en dienstverleners. Ervaringskennis is 
volgens haar een waardevolle kennisbron, 
naast professionele kennis en wetenschap-
pelijke kennis. Het is kennis die berust op 

doorleefde ervaringen met ontwrichting, 
bijvoorbeeld armoede, psychiatrische proble-
matiek, verslaving, trauma. Ervaringskennis 
gaat ook over herstel, niet per se in de zin dat 
het over is, maar dat je uit die ontwrichting 
bent gekomen. Voorheen was ondenkbaar 
dat zorgprofessionals hun eigen ervaringen 
met bijvoorbeeld verslaving gebruikten als 
bijzondere deskundigheid in hun werk. Alie 
Weerman staat ervoor dat juist het inzetten 
van de eigen ervaringen, op een professionele 
manier, een eigen bijdrage kan leveren aan het 
herstel van de cliënt. Dát het werkt en hoe het 
werkt, baseert Alie, naast wetenschappelijk 
onderzoek, ook op haar eigen ontwrichtende 
ervaringen met stigma, schuld, schaamte. Be-

‘Met je eigen ontwrichtende 
ervaringen ruimte creëren voor 
ervaringen van anderen’
Interview met Alie Weerman, lector GGZ en Samenleving, 
Hogeschool Windesheim Zwolle

Antoinette Bolscher, Marcel de Rooij

1767380346|U|944|1302865455

Hogeschool Windesheim | Alie Weerman | 944 | 20260102



27Waardevolle praktijken (17)Waardenwerk, winter 2025

vlogen neemt ze ons in dit interview mee in 
de wereld van ervaringsdeskundigheid.

Alie, om te beginnen: wat is ervaringsdeskundig-
heid precies en voor wie is de opleiding? We merk-
ten dat wij, Marcel en Antoinette, hier verschil-
lende beelden bij hadden.
AW: Wat het is? Ik heb eigenlijk een simpel 
antwoord: ‘ervaringsdeskundige’ is sinds 2013 
als beroep erkend, ik houd mij aan de defi ni-
ties zoals die zijn neergelegd in het beroeps-
competentieprofi el en het kwaliteitssysteem 
van ervaringsdeskundigen. Ik houd me bezig 
met zowel de ervaringsdeskundigen die dit 
als eigenstandig beroep gaan uitoefenen, als 
met professionals die ervaringsdeskundigheid 
als extra deskundigheid inzetten in hun rol 
als professionele zorg- of  dienstverlener. Het 
gaat bij ervaringsdeskundigheid om 
ervaringen met ontwrichting in 
de brede zin van het woord, 
bijvoorbeeld armoede, 
psychiatrische problema-
tiek, verslaving, trauma, 
geweld. En het gaat om 
herstel, dat je uit die ont-
wrichting bent gekomen. 
Herstel wil niet per se zeg-
gen dat het over is maar dat 
je verder kunt leven, een uitweg 
hebt gevonden en er betekenis aan 
hebt kunnen geven. Bij ervaringsdeskundig-
heid worden ervaringen van ontwrichting en 
herstel ingezet en ontwikkeld als kennis. Het 
impliceert dat je kennis hebt ontwikkeld door 
te refl ecteren en door verhalen van anderen te 
horen. Daarmee overstijgt ervaringskennis je 
eigen ervaringen. Je leert enige afstand nemen 
van je eigen verhaal, het wordt meer collec-
tieve ervaringskennis. We noemen het erva-
ringsdeskundigheid als je leert om die kennis 
op een deskundige manier in te zetten, om 
ruimte te creëren voor ervaringen van ande-
ren die in ontwrichting leven, mensen die mis-
schien nog geen woorden hebben voor hun 
ervaringen. Ik sluit me dus aan bij de defi ni-
ties van het beroepscompetentieprofi el, met 
alle discussies en mitsen en maren eromheen.

Waar zitten die mitsen en maren? Waar schuurt 
het?
AW: Een terugkerende uitspraak is: ‘Iedereen 
heeft toch ervaringskennis?’. Mensen menen 
dat hun ervaringen van minder belang zijn, 
als zij geen ervaringsdeskundige kunnen 
worden. Ik had bijvoorbeeld een collega die 
graag docent ervaringsdeskundigheid wilde 
worden; ik zei dat dat niet kon omdat zij te 
weinig ontwrichting had meegemaakt. Daar 
reageerde ze nogal geïrriteerd op. Ze zei: ‘Ik 
kan alles worden wat ik wil, ik kan Engels 
gaan studeren, iets met techniek gaan doen, 
maar dit niet, alleen omdat ik geen ontwrich-
ting heb meegemaakt!’. Dat klopt, is mijn 
antwoord dan. Bij sommigen roept dit de 
vraag op: doen mijn ervaringen er dan niet 
toe? Ook met studenten die ervaringsdes-

kundige willen worden maar niet die 
ontwrichtende ervaringen heb-

ben gehad, heb ik soms zo’n 
gesprek. Dan zeg ik: alle 

ervaringen doen ertoe, 
ook positieve ervaringen, 
als jouw ouders niet zijn 
gescheiden en nog steeds 
gelukkig zijn, en je hebt, 

behoudens iets kleins, het 
goed gered in je leven, dan is 

dat bijzonder interessant, want 
dat komt bijna nooit voor. Dan ben 

jij een baken van hoop dat dat blijkbaar mo-
gelijk is – vertel maar hoe het is, een harmo-
nieus gezin, hoe ziet dat eruit? Maar dat noe-
men wij geen ervaringskennis in de zin van 
hersteld zijn van ontwrichting, machteloos 
geweest zijn, geen stem hebben, geen woor-
den kunnen vinden, je schamen en gewoon 
niet meer weten hoe je verder moet en er 
toch uit gekomen zijn. Dat is van een andere 
orde.
Wel is het van belang dat, wil ervaringskennis 
goed tot ontwikkeling komen, er een cultuur 
ontstaat waarin alle ervaringen ruimte krij-
gen, Anders krijg je een hele rare opsplitsing 
– enerzijds professionals die hebben geleerd 
dat ze niets met hun eigen ervaringen mogen 
doen in het hulpverlenerscontact omdat dat 

Alie Weerman staat ervoor 
dat juist het inzetten van de 
eigen ervaringen, op een 
professionele manier, een 

eigen bijdrage kan leveren aan 
het herstel van de cliënt

1767380346|U|944|1302865455

Hogeschool Windesheim | Alie Weerman | 944 | 20260102



28 Waardevolle praktijken (17) Waardenwerk, winter 2025

onprofessioneel zou zijn, en anderzijds profes-
sionals die er wel wat mee doen maar dat zijn 
dan alleen professionals met ervaring met ont-
wrichting. Dat is natuurlijk niet de bedoeling. 
Dus ik vind dat er meer ruimte moet komen 
voor persoonlijke ervaringen bij alle professi-
onals. Ik vind dat er een cultuurverandering 
nodig is met behoud van professionaliteit, 
maar ik vind ook dat ervaringsdeskundigheid, 
gekoppeld aan ontwrichting, echt een apart 
gebied is. Het is weliswaar een grijs gebied en 
niet keihard vast te stellen – we gaan niet de 
mate van ontwrichting meten – maar het is 
wel een principe waar ik sterk aan hecht.

Waarom hecht je daar zo aan?
AW: Ik hecht daaraan omdat ik zelf  ook erva-
ringsdeskundig ben. Ik heb in mijn leven veel 
meegemaakt wat heel ontwrichtend 
was, waar ik geen woorden voor 
had en ik schaamde me ei-
genlijk voortdurend overal 
voor. En ook nu nog – ik 
heb het nu zelf  wel be-
hoorlijk goed voor elkaar, 
maar in mijn naaste fami-
lie heb ik mensen die veel 
ontwrichting meemaken. 
Mijn zusje woont bijvoor-
beeld in een psychiatrische in-
richting. En dóór haar psychiatrische 
aandoening heeft ze weer veel extra ontwrich-
ting gekregen. Mijn partner is lang ernstig ver-
slaafd geweest. Vaak wordt gezegd: ‘we ma-
ken allemaal wel wat mee’ – dat is zó pijnlijk 
voor mensen die in een échte ontwrichting 
zitten. Ik vind het nog altijd moeilijk dat som-
mige collega’s het net niet snappen. Dan denk 
ik: ‘jij begrijpt écht niet hoe het is als je zo’n 
groot schuldenprobleem hebt, dat je alléén 
maar aan geld kan denken; je begrijpt écht 
niet wat het is als je partner verslaafd is, niet 
meer eet, bijna doodgaat, en dat dat het hele 
huis doortrekt – dat begrijp je gewoon niet’. 
Juist omdat het een ongemakkelijk onder-
werp is, het iets is wat veel mensen eigenlijk 
niet willen weten, is het een problematiek die 
te weinig goed in beeld komt. Omdat de com-

plexe psychiatrische problematiek moeilijk te 
behandelen en duur is, richten we ons op de 
lichtere problematiek. Juist daarom vind ik het 
van groot belang dat we de machteloosheid, 
wanhoop en ontwrichting die er is, erkennen 
en ook in beleid laten terugkomen; nu zijn er 
vaak beleidsmakers of  hulpverleners die on-
voldoende écht snappen wat ontwrichting in 
een leven betekent. Ik vind het een belediging 
als je tegen iemand zoals mijn zusje zegt: ‘tja, 
iedereen heeft wel problemen, want we heb-
ben allemaal een leven, we zijn allemaal ster-
felijk’. Dat klopt, het zijn existentiële vragen, 
we hebben allemaal met sterfelijkheid te ma-
ken, maar ik vind het beledigend om te doen 
alsof  deze algemeen menselijke bestaansvra-
gen betekenen dat we allemaal te maken heb-
ben met dezelfde ontwrichting. Daar zit echt 

verschil tussen.

Als ik het goed begrijp vind je het 
belangrijk dat de mate en in-

tensiteit van de ontwrichting, 
die zo existentieel is, op tafel 
komt en erkend wordt.
AW: Ja. Want ontwrich-
ting gaat vaak samen met 

uitsluiting, onderdrukking, 
onrechtvaardigheid. De bewe-

ging van ervaringsdeskundigheid 
is geënt op een emancipatiebeweging 

van cliënten die te weinig rechten hadden en 
last hadden van bijvoorbeeld de machtsver-
schillen in de psychiatrie. We weten dat men-
sen met een verslaving nog steeds uitgesloten 
worden. Het gaat erom dat je erkent dat het 
gebeurt, dat het een vorm van ontwrichting is 
die existentieel is maar ook te maken heeft met 
onrechtvaardigheid en uitsluiting. Vandaar dat 
ik er altijd op hamer, dat we niet allemaal dit 
soort ervaringskennis hebben, omdat je anders 
onrecht en uitsluiting onzichtbaar maakt.

Komt dat doordat mensen niet op die plek geweest 
zijn? Er misschien wel beelden van hebben maar 
niet werkelijk beseff en wat het is?
AW: Dat is een interessante vraag. Tim ’S 
Jongers, publicist en politicoloog, zegt: ‘het 

Bij ervaringsdeskundigheid 
worden ervaringen van 

ontwrichting en herstel ingezet 
en ontwikkeld als kennis.

1767380346|U|944|1302865455

Hogeschool Windesheim | Alie Weerman | 944 | 20260102



29Waardevolle praktijken (17)Waardenwerk, winter 2025

beleid over armoede wordt gemaakt door 
mensen met geld die niet weten hoe het is om 
in armoede te leven’. Misschien zijn er wel 
zulke mensen bij het beleid, maar die zeggen 
niks, zij denken: ‘ik ben allang blij dat ik hier 
kan werken en dat niemand meer weet waar 
ik vandaan kom’. Tim ’S Jongers zegt: ‘dat 
is juist kennis die je moet inbrengen’. Want 
mensen weten niet hoe het echt is. Ik merk 
ook dat mensen die hun zaken redelijk on-
der controle hebben, snel veroordelend zijn 
naar anderen die dat niet hebben. Bij versla-
ving wordt vaak gezegd: ‘dat doe je toch echt 
zelf ’. Bij dwangstoornissen wordt dat vaak 
niet gezegd, terwijl je daar ook zou kunnen 
zeggen: ‘die stofdoek pak je toch echt zelf ’. 
Daar is meer empathie voor. Ik heb wel eens 
gedacht: de kern van een psychiatrische aan-
doening is dat je iets denkt en voelt en doet, 
waarvan jezelf  denkt: ‘dat moet ik niet doen’, 
maar het dan toch niet kan loslaten. Mensen 
die dat wel kunnen, kunnen niet begrijpen 
dat het zo werkt.

Is dat oordeel ook een soort defensie omdat we de 
realiteit niet aankunnen? Als een soort afweer om 
ermee te kunnen omgaan? Terwijl er ook een stem-
metje is dat zegt dat het ook zomaar anders kan 
zijn, of  dat je weet dat de realiteit anders is.
AW: Ja, dat je het eigenlijk niet wilt weten, 
omdat het fijn is om te denken: ‘ík heb dat 
goed voor elkaar gekregen’. En dan denk ik: 
‘jij hebt geluk gehad, dat je geen genetische 
kwetsbaarheid hebt, of  geen bipolaire stoor-
nis, of  niet in geweld, armoede of  verwaar-
lozing bent opgegroeid’. Ik denk dat wij in 
het westen echt het gevoel hebben dat we het 
leven naar onze hand kunnen zetten.

Voor ervaringsdeskundigheid is het dus belangrijk 
dat je zelf  ontwrichting hebt meegemaakt. Wat is 
in essentie de opleiding om naar die eigen ervaring 
te kijken, en hoe je dat dan inzet? Hoe maak je 
mensen ervaringsdeskundig?
AW: Ervaringsdeskundigheid is een zelfstan-
dig beroep geworden. Maar het kan ook gaan 
om professionals die in de uitoefening van 
hun vak hun eigen ervaringskennis inbrengen 

en zich scholen tot een zorgprofessional-met-
ervaringsdeskundigheid. Ik vind het eigenlijk 
wel jammer dat het een apart beroep is gewor-
den, maar dat is nu eenmaal zo en dan doe 
ik er ook wel aan mee, ik zie nu ook meer de 
noodzaak daarvan. Ik heb ervaringsdeskundig-
heid in 2011 geïntegreerd in de opleiding SPH 
(nu opgegaan in Social Work) in een vierjarige 
leerlijn, dat was onderdeel van mijn promotie-
onderzoek. Ik deed alles in gemixte groepen, 
studenten met en zonder ervaringsdeskundig-
heid in dezelfde klas. Ik wilde ervaringsdes-
kundigheid niet teveel apart zetten, maar on-
derdeel laten zijn van de reguliere opleiding. 
Studenten die veel ervaring met ontwrichting 
(en herstel) hadden konden later in de oplei-
ding een verdieping doen waarin zij – onder el-
kaar – hun ervaringskennis verder ontwikkel-
den en ook een stage deden. De leerlijn die ik 
tien jaar geleden heb ontwikkeld is nu omge-
zet in een andere structuur, er is nu een minor 
Ervaringsdeskundigheid die studenten Social 
Work kunnen volgen. Verder is ervaringsken-
nis terug te vinden in veel modules. Als men-
sen ervaringen delen vinden ze het soms eng, 
er zitten ook risico’s aan: als bekend wordt dat 
je een verslavingsverleden hebt, kan het bij-
voorbeeld lastiger zijn om werk te vinden.
Indertijd werkte ik in het eerste jaar met ge-
mixte groepen: alle studenten kregen een 
jaar lang elke week twee uur les ‘reflectie en 
ervaringskennis’, in halve klassen. Studen-
ten deelden en bespraken ervaringen aan de 
hand van opdrachten. Alle ervaringen kregen 
ruimte. Maar de ervaringen van studenten 
die overeenkwamen met de problematiek 
van cliënten die ze later gingen begeleiden, 
waren natuurlijk van een speciale orde. Daar 
begint het – dat je daar woorden aan gaat 
geven. Zo’n proces van woorden geven aan 
ervaringen kan moeilijk zijn en is vaak lang-
durig. Sommige mensen doen er twintig jaar 
over om woorden te geven aan misbruik, ze 
hadden niet door dat er wellicht sprake was 
van geweld, hadden er geen taal voor.
In de gemixte groepen gebeurden gedenk-
waardige dingen. Een voorbeeld. Ik vroeg aan 
de klas: ‘Met welke cliënten zou je niet willen 

1767380346|U|944|1302865455

Hogeschool Windesheim | Alie Weerman | 944 | 20260102



30 Waardevolle praktijken (17) Waardenwerk, winter 2025

werken?’. De meeste studenten zeiden: ‘Niet 
met zedendelinquenten en niet met verslaaf-
den’. Ik wist dat een student uit deze groep 
opgenomen was geweest in een verslavings-
kliniek. Dus ik zei (met toestemming van 
hem): ‘Jan, ze willen niet met jou werken.’ 
De klas schrok op: ‘Ja maar, met Jan zou ik 
wél willen werken!’. Dus dan is de vraag: we-
ten jullie eigenlijk wel wat verslaving is? Jan 
begon erover te vertellen en hij kon de andere 
studenten inhoudelijk iets leren én leren in 
gesprek te gaan met iemand die verslaafd was 
geweest. De studenten durfden eerst niets te 
vragen, ze hadden allemaal beelden erover.
Niet alle ervaringen kwamen natuurlijk in 
het eerste jaar op tafel, je moet je veilig voe-
len, er moet ruimte voor zijn. In een ander 
voorbeeld vertelde iemand over suïcide in 
de naaste familie, twee studentes liepen toen 
de klas uit: ‘ik wil niet dat het hier therapie 
wordt, ik zit niet te wachten op verhalen van 
iedereen’. Toen ze weer terugkwamen zei ik: 
‘dat je dit soort verhalen niet wilt horen, is nu 
niet zo erg, wij zijn studenten, geen cliënten, 
dat jullie weglopen kunnen wij wel hebben. 
Maar over twee jaar loop je stage, dan hoor 
je dit soort verhalen ook. Als je er dan niet 
tegen kan, je durft geen vragen te stellen, je 
kan er niet bijblijven, dan heb je een groot 
probleem want zo kun je niet met cliënten 
omgaan. Je krijgt nú de kans om erover in ge-
sprek te gaan’. Het echte leven kwam binnen 
in de klas.
In het tweede jaar was er een keuzemodule, 
voor mensen die ontwrichting hebben mee-
gemaakt, voor meer verdieping. Vervolgens 
ga je er ook meer over lezen, films kijken, en 
verder op onderzoek uit naar literatuur over 
je eigen type ontwrichting: wat is erover be-
kend, ook uit de wetenschap? Dat kan ook 
confronterend zijn voor mensen, ze kunnen 
vast zitten in hun eigen ideeën en ervarings-
kennis. Het is belangrijk dat het breder wordt 
dan het eigen verhaal, studenten moeten zich 
ook verhouden tot wetenschappelijke kennis 
en kijken naar collectieve aspecten. Ze ver-
diepen zich ook in het doel van ervaringsdes-
kundigheid, dat is inclusie, uitsluiting voorko-

men, ruimte geven aan deze bron – datgene 
wat niet goed gezien wordt of  stemmen die 
niet gehoord worden, versterken. Vervolgens 
leer je hoe je dat in de praktijk kan inzetten, 
in individuele gesprekken, of  in teams of  in 
beleid waarin jij het perspectief  inbrengt van 
ervaringsdeskundigheid. Dat zit op cognitief  
niveau, op kennis, maar ook op bejegening 
en cultuur. Een ervaringsdeskundige kan bij-
voorbeeld zeggen in een team: zoals jullie 
over die persoon praten, dat klinkt heel be-
voogdend.
Later heb ik met mijn team onderzoek ge-
daan naar zorgprofessionals die al langer wer-
ken in de praktijk en hier hun ervaringsken-
nis gingen inzetten. Dat bleek – eigenlijk tot 
mijn verrassing – niet gemakkelijk, zelfs niet 
bij stevige professionals die jarenlange erva-
ring hadden. Iets expliciet doen met je eigen 
ervaringskennis, ging in tegen de codes van 
professionaliteit. Het bleek spannend en soms 
verwarrend voor deze zorgprofessionals om 
zich te gaan profileren met hun ervaringsken-
nis. Het is belangrijk dat dit wordt gedragen 
door een visie en door het management.

De opleiding kan voor mensen ook therapeutisch 
werken neem ik aan; als mensen over hun eigen 
ervaringen in gesprek gaan dan helpt het ook bij 
hun eigen verwerking.
AW: Ja, het is ook herstel bevorderend. Dat 
werkt in veel opleidingen natuurlijk zo. Toen 
ik psychologie ging studeren kampten veel 
psychologiestudenten ook met problematiek. 
Ik heb theoretische psychologie gedaan, dus 
meer de filosofische kant, dat vond ik interes-
sant, maar ook omdat ik in die tijd nog zo de-
pressief  en angstig was dat ik een stage hele-
maal niet aankon. Je zou ook kunnen zeggen: 
het is heel vaak zo, dat studenten een oplei-
ding kiezen die aansluit bij hun achtergrond, 
maar wat zij daarover kunnen inbrengen is 
nooit als kennis gezien. Het werd juist als pro-
bleem gezien. Maar ik dacht – wanneer de do-
cent psychopathologie iets vertelt over schi-
zofrenie en jij hebt psychoses meegemaakt, 
dan zou het mooi zijn als je durft op te staan 
en te zeggen: ‘Dat klopt wat u zegt, maar het 

1767380346|U|944|1302865455

Hogeschool Windesheim | Alie Weerman | 944 | 20260102



31Waardevolle praktijken (17)Waardenwerk, winter 2025

kan ook anders; ik heb het zó meegemaakt 
in mijn eigen leven’. Dat kan een voorbeeld 
zijn uit het echte leven. Ook kan het uitzon-
deringen laten zien in de algemene theorie. 
En de empathie vergroten bij medestudenten 
want een eigen ervaring kan het voelbaar ma-
ken; dat is een heel krachtig eff ect, je maakt 
voelbaar hoe het is waardoor je empathie en 
begrip van klasgenoten vergroot.

Je maakt de ervaring onderdeel van het geheel in 
plaats van het af  te splitsen: ‘als jij een probleem 
hebt moet je naar de studentenpsycholoog’.
AW: Ik wil dat de ervaring als kennis wordt 
gezien en zich als kennis ontwikkelt, en niet 
als een persoonlijk probleem. De studenten 
willen professional worden en dan is het be-
langrijk om ook die eigen kennis te benutten. 
We beschouwen de mensen hier niet 
als patiënten of  cliënten, maar je 
kunt wel zeggen dat sommi-
gen patiënt-kennis hebben 
– je draagt kennis mee die 
voorheen niet werd benut 
omdat het werd gezien 
als een probleem. Die er-
varingen naar boven halen 
doet iets met mensen, het 
maakt dat ze meer zichzelf  
kunnen zijn, maar ook opener 
kunnen staan tegenover anderen. 
Ik heb lang stagiaires begeleid in de GGZ en 
verslavingszorg, in het derde jaar liepen stu-
denten een jaar lang stage, en als ze dan in de 
praktijk kwamen, werden – vóórdat de leer-
lijn ervaringsdeskundigheid er was – sommi-
gen voor het eerst geconfronteerd met het-
geen ze zelf  hadden meegemaakt; dan vielen 
studenten vaak alsnog uit en dan moesten ze 
alsnog iets doen met hun eigen ervaringen. 
Nu wordt dit beschouwd als bron van kennis. 
Je ontkomt er eigenlijk niet aan om je eigen 
ervaringen in te brengen en te verwerken. 
Studenten die er wel aan ontkomen – dit is 
een statement – worden minder goede hulp-
verleners of  sociaal werkers. Ik heb bijvoor-
beeld een stagiaire meegemaakt, haar broer-
tje was verslaafd geweest en hij had haar ook 

misbruikt; zij ging in de jeugdverslavingszorg 
werken en als ze te maken had met een cliënt 
met een soortgelijk probleem, ging ze op een 
strakke manier vragenlijsten afnemen, het 
gesprek helemaal buiten zichzelf  houden. Ze 
raakte er helemaal gespannen van. Ze is ge-
stopt omdat ze haar eigen ervaring niet had 
verwerkt.

Kun je iets meer zegg en over hoe ervaringsdeskun-
digheid wordt ingezet en werkt in de praktijk?
AW: Soms kan het impliciet zijn, en hoef  je he-
lemaal niks te zeggen: je sluit dan stilzwijgend 
aan vanuit een gedeelde ervaring zonder dat 
je dat benoemt, maar wat voor de ander wél 
voelbaar is, en ruimte schept. En als jij je voor-
stelt en zegt ‘ik ben ervaringsdeskundig’, doet 
dat – zonder dat je verder iets vertelt – al van 

alles in het contact. Als iemand weet 
dat ik een relatie heb met iemand 

die langdurig verslaafd is ge-
weest en dat wij samen zijn 

gebleven, dat we eruit zijn 
gekomen, dan kan dat van 
betekenis zijn zonder dat 
ik mijn hele verhaal hoef  
te vertellen. De kunst is – 

er zitten hier veel mitsen en 
maren aan – dat je geen held 

wordt. Als je uitdraagt: ‘Wij heb-
ben het gered, en jij kan het ook!’, 

dan kan dat ook ontmoedigend zijn, want niet 
iedereen lukt het. Dus ik zeg altijd: het is, af-
hankelijk van je levensbeschouwing, vooral 
ook genade of  mazzel, geluk hebben of  wat 
ook. Wij hadden allerlei steunbronnen, waar-
door het ons gelukt is. Dat wil niet zeggen dat 
mensen die het niet lukt, iets verkeerd doen. 
Dat is altijd een ingewikkelde paradox met er-
varingsdeskundigheid: dat je hersteld bent, kan 
leiden tot heel individualistisch denken: ‘ík ben 
eruit gekomen dus jij kan het ook’. Daarom 
vind ik het belangrijk om juist ook die maat-
schappelijke kant, de structuren en cultuur 
erbij te betrekken; het is geen individuele pres-
tatie dat je hersteld bent, ook al moet je daar 
zelf  ook moeite voor doen. Niet iedereen lukt 
het om uit een verslaving te komen, of  uit ar-

Je ontkomt er eigenlijk niet 
aan om je eigen ervaringen in 
te brengen en te verwerken. 

Studenten die er wel aan 
ontkomen worden minder goede 
hulpverleners of sociaal werkers

1767380346|U|944|1302865455

Hogeschool Windesheim | Alie Weerman | 944 | 20260102



32 Waardevolle praktijken (17) Waardenwerk, winter 2025

moede, of  trauma’s te hanteren en dat is geen 
‘eigen schuld’. Dus als mensen zeggen: ‘O, wat 
knap dat jullie eruit zijn gekomen!’ dan zeg ik: 
‘Dat is helemaal niet knap, wij hebben een aan-
tal steunbronnen gehad waardoor we mazzel 
hebben’. Voor mij waren belangrijke steun-
bronnen mijn werk en werkgever, ons inko-
men, vrienden en het feit dat ik moeder werd 
en duidelijker keuzes leerde maken. En ik heb 
het geluk zelf  niet verslavingsgevoelig te zijn.
Als mensen weten dat jij dezelfde soort erva-
ringen hebt, kan dat hoop creëren, het leidt 
tot herkenning en vertrouwen; ervaringen 
waar je moeilijk over kunt praten, kun je soms 
makkelijker bespreken als je weet dat degene 
tegenover je dat snapt. Niet dat je als ervarings-
deskundige alles snapt, maar vooral dat gevoel 
van buitengesloten worden, niet weten hoe je 
verder moet. Dingen die beschamend 
zijn, of  waar een stigma op zit, 
zijn makkelijker te bespreken 
met iemand die dat stigma 
ook heeft. Dat je niet al-
leen bent. Het zijn dus 
niet per se hele specifi eke 
dingen, maar veel meer 
dat het iets betekent in het 
contact. Daarnaast gaat het 
ook om kennis, wij hebben de 
kenmerken van ervaringskennis 
afgekort als PEPPER, dat staat voor: 
praktisch, existentieel, politiek-kritisch, per-
soonlijk, ethisch en relationeel. Daar zit ook 
collectieve kennis in, bijvoorbeeld hoe is het 
om te herstellen van verslaving, of  hoe ga je 
ermee om als je ADHD hebt, waar loop je dan 
tegenaan. Die kennis ontwikkelt zich in ge-
sprek en door gebruik van wetenschappelijke 
kennis. Die drie bronnen van kennis: weten-
schappelijke, professionele en ervaringskennis, 
zijn alle drie belangrijk. Je kan die bronnen van 
kennis ook niet zo strak scheiden. Kennis is 
anders als je het doorleefd hebt. Omdat je dan 
kennis hebt over de complexiteit hoe iets in een 
leefsituatie doorwerkt met heel veel factoren. 
Ervaringskennis kan wetenschappelijke kennis 
voeden of  nuanceren. En inzet van ervarings-
kennis heeft ook te maken met houding, want 

je werkt vanuit waarden: gelijkwaardigheid, 
wederkerigheid, inclusie, vrije ruimte.

Een voorwaarde om ervaringsdeskundige te wor-
den is dus dat je zelf  ontwrichtende ervaringen 
hebt gehad. Dat sluit ook mensen uit.
AW: Ja, dat klopt en dat roept veel op. Een 
voorbeeld: in een klankbordgroep over het 
belang van ervaringsdeskundigheid vroeg een 
beleidsmedewerker van een gemeente: ‘Ben ik 
dan geen goede beleidsmedewerker als ik dat 
niet heb meegemaakt?’. Maar dat zeg ik hele-
maal niet! Je kunt ook wel zeggen: ‘Ik heb geen 
medische kennis, ik ben geen arts, ben ik dan 
geen goede beleidsmedewerker?’. Dat heeft er 
helemaal niets mee te maken. Bij andere bron-
nen van kennis voelen mensen zich niet tekort 
gedaan of  uitgesloten als zij die bron niet tot 

hun beschikking hebben. Bijvoor-
beeld als jij een nascholing in sys-

teemtherapie doet als sociaal 
werker, dan zegt een collega 

niet ‘ik wil die gesprekken 
ook doen’. Er wordt geac-
cepteerd dat jij die kennis 
hebt verworven. Maar bij 
ervaringsdeskundigheid 

ligt dat veel gevoeliger.

Dan wordt het subjectief. Want wie 
bepaalt of  ik ervaringsdeskundige ben?

AW: Daarom vind ik het goed dat het een 
beroep is geworden. Met een competentie-
profi el en een beroepsregister, een kwaliteits-
kader. De beroepsgroep bepaalt dus zelf  wan-
neer iemand ervaringsdeskundig is, net zoals 
elk beroep bepaalt wanneer je tot de beroeps-
groep mag toetreden.

Wat gebeurt er met jou, als je bij zo’n klankbord-
groep zit en mensen zegg en: ’Ben ik dan geen goede 
beleidsmedewerker?’
AW: Dan word ik boos en emotioneel, dat is 
soms moeilijk te kanaliseren. Dat komt omdat 
ik in mijn leven zo vaak heb meegemaakt dat 
mensen met macht, met goede bedoelingen, 
de plank missloegen. Iemand die het niet heeft 
meegemaakt, weet niet hoe het werkelijk is. 

Als mensen weten dat jij dezelfde 
soort ervaringen hebt, kan 

dat hoop creëren, het leidt tot 
herkenning en vertrouwen

1767380346|U|944|1302865455

Hogeschool Windesheim | Alie Weerman | 944 | 20260102



33Waardevolle praktijken (17)Waardenwerk, winter 2025

Dat geldt helemaal op het vlak van verslaving, 
psychiatrie, dat soort zaken; ik heb zoveel oor-
delen meegemaakt. Ook in mijn eigen gezin 
met ernstige problemen, als je dan de oordelen 
hoort – en als je zelf  weet hoe het samenhangt 
met een heel complex van intergenerationele 
processen, dan kan het me heel erg raken dat 
zo’n beleidsmedewerker zoiets zegt, ik vind 
het eigenlijk zo beledigend. [Zucht] Dat is net 
zoiets als een man die zegt: ‘Ik kan me wel 
voorstellen hoe een bevalling is’. Je mag best 
zeggen: ‘Nou, dat lijkt me heel wat’, maar ga 
niet zeggen dat je weet hoe het is, wees dan ge-
woon belangstellend. Stel vragen. En het wil 
ook niet zeggen dat je geen beleid kan maken 
voor vrouwen die zwanger zijn, maar om echt 
te weten hoe het is – als je wilt weten hoe je 
het beste kunt bevallen, dan heb je natuurlijk 
de technische, de medische dingen, maar voor 
begrip voor ‘hoe het is’ heb je iemand nodig 
die zelf  een bevalling heeft doorgemaakt.

Het is dus niet meer of  niet minder, maar erken-
nen dat je die specifieke kennis niet hebt.
AW: Ja, en mensen voelen zich dan gedeva-
lueerd. Dat merk ik niet bij andere kennis. 
Het gaat erom dat je een specifieke bron van 
kennis waardeert als kennis, en niet iedereen 
heeft die kennis.

Waarom wordt het zo persoonlijk dan? Het lijkt bij 
die ander persoonlijk te worden, ‘ben ik dan geen 
goede beleidsmedewerker’. De ander voelt zich ge-
devalueerd zeg je, en tegelijk wordt er iets aange-
raakt bij jou – ‘je weet niet waar je het over hebt’.
AW: Het raakt me omdat ik vind dat er veel 
onrecht wordt gedaan. De maatschappelijke 
ongelijkheid wordt steeds groter, de mensen 
die het goed hebben en zij die dat niet hebben. 
Ik vind ook dat er verwaarlozing is van mensen 
met ernstige psychiatrische problematiek en 
verslaving; er gaat nog geen 8% van het budget 
van de gezondheidszorg naar de GGZ. Dat is 
niks! Ik kan daar heel emotioneel van worden. 
Een zusje van mij woont in een psychiatrische 
inrichting, een ander zusje heeft de ziekte van 
Kahler, een ongeneeslijke vorm van kanker. De 
laatste wordt ook boos over het verschil tussen 

haar en onze zus. Zij woont in een mooi huis 
met een man die voor haar zorgt, alles kan, er 
hoeft maar dít te gebeuren en ze krijgt allerlei 
onderzoeken; nu heeft ze een kuur van twee 
ton, die is nog niet goedgekeurd en wordt nu 
betaald door de farmaceutische industrie. Ze 
krijgt veel bezoek, bloemen, kaartjes van ex-
collega’s en buren, veel aandacht. En dan kijk 
ik naar mijn zusje die in de psychiatrie woont, 
het schrale leven van haar. Ze krijgt nu in een 
plastic zakje zeven sigaretjes per dag want 
meer kan ze niet betalen. Doordat sigaretten 
zo duur zijn geworden, raken mensen in de 
schulden. Want mijn zus kan er echt niet bui-
ten. [Heftig] Het verschil in de zorg, de schraal-
heid en de veroordeling! Dat doet me gewoon 
ontiegelijk pijn. Ik zie dat er een grote groep 
is die dingen niet onder controle heeft waar-
van wij denken dat ze dat makkelijk wel onder 
controle zouden kunnen hebben. Psychiatrie 
en verslaving wordt vaak niet begrepen. Maar 
ook mensen met ernstige schuldenproblema-
tiek of  in armoede. Dus het raakt mij altijd erg, 
daar komt het ook uit voort.
Als iemand zegt: ‘Ben ik dan geen goede be-
leidsmedewerker’, dan probeer ik daar argu-
menten tegenin te brengen, maar ik vind het 
ingewikkeld. Daarom ben ik ook heel blij dat 
ervaringskennis nu erkend is als een bron van 
kennis en het niet meer zo’n persoonlijke on-
gemakkelijkheid is, het helpt enorm dat we 
kunnen zeggen: ‘Het zit zo en zo in elkaar, het 
is een beroep’. Ik vind het een hele vooruitgang 
dat er nu ook een master Ervaringsdeskundig-
heid is op Windesheim waarin je leert erva-
ringskennis te implementeren en te versterken 
in organisaties. De studenten worden opgeleid 
als ervaringsdeskundig beleidsmedewerker, 
ontwikkelaar en onderzoeker. De master is 
uitsluitend toegankelijk voor ervaringsdeskun-
digen. Helemaal te gek wat deze studenten op-
leveren, bijvoorbeeld een prachtige tentoon-
stelling bij ons stripboek Ervaringskracht, over 
de geschiedenis van ervaringsdeskundigheid.

Hoe is het gekomen dat jij met de ervaringskennis die 
je hebt opgedaan, kennis waarvoor eerder geen plek 

1767380346|U|944|1302865455

Hogeschool Windesheim | Alie Weerman | 944 | 20260102



34 Waardevolle praktijken (17) Waardenwerk, winter 2025

was, nu lector bent bij Windesheim en gezien wordt 
als het boegbeeld voor ervaringsdeskundigheid?
AW: Ik kom uit een gezin met een ingewik-
keld verhaal. Een paar lijnen daaruit: ik was 
de oudste dochter van een dominee. Mijn 
vader, de dominee, kreeg een conflict met de 
kerkenraad en is ‘losgemaakt’. Hij was gevoe-
lig voor klassenverschillen: in de kerkenraad 
zaten de rijke boeren die het voor het zeggen 
hadden en vrijzinniger waren, mijn vader was 
opgegroeid als een arbeiderskind en hij pre-
dikte een orthodox christelijke boodschap. 
Dat stoorde de kerkenraad. Vanwege het feit 
dat mijn vader werd ‘losgemaakt’ kwam er 
een scheuring in het gereformeerde gedeelte 
van het dorp, en op de gereformeerde basis-
school kreeg ik van de hoofdmeester te horen 
dat er op school niet over gepraat mocht wor-
den. Terwijl ik wist dat ook hij bezig was mijn 
vader weg te werken. Mijn vader verloor zijn 
baan. We zijn verhuisd en het gezin, met zes 
kinderen, kwam in de bijstand. Er was altijd 
spanning, er werd niet over gevoelens gepraat. 
Later bleek er een gezinsgeheim, over een ge-
dwongen opname van mijn vader toen hij 17 
was. Vlak voor zijn dood kon hij dat pas ver-
tellen. Ik kom uit een gezin met veel schaam-
te, en ik voelde me ook altijd een beetje an-
ders. Toen ik in de puberteit kwam heb ik me 
teruggetrokken in plaats van dat ik los ging. 
Na de middelbare school ben ik in Amster-
dam psychologie gaan studeren, maar ik wist 
helemaal niet wat het vak inhield. Daar ben ik 
helemaal los gegaan, ik ben ook naar Amerika 
geweest, en toen ik terugkwam stortte ik to-
taal in. Ik heb bijna een jaar op bed gelegen in 
het ouderlijk huis, en ook even in het zieken-
huis, maar ze konden niets vinden. Uiteinde-
lijk ben ik daar weer een beetje uitgekomen, 
achteraf  denk ik dat ik rand-psychotisch was. 
Ik heb mijn studie later weer opgepakt, maar 
ik was bang voor mensen, voor het leven, het 
was teveel. Terwijl ik wel slim was, ik haalde 
altijd wel hoge cijfers. Ik heb toen veiligheid 
gevonden bij mijn eerste echtgenoot. Ik heb 
heel veel moeite gehad om me staande te 
houden. Ik heb ook verschillende therapieën 
gehad. Ik heb een tijdje in een adolescenten-

kliniek gezeten en ben weggelopen, want ik 
was doodsbang voor therapie, doodsbang om 
te reflecteren. Toen ik op Windesheim ging 
lesgeven was het eerst ook moeilijk, ik was 30, 
en in het begin zeiden studenten als ik hoorcol-
leges gaf: ‘mevrouw, snapt u zelf  wel waar het 
over gaat?’. Ik zat in die abstracte theorieën, ik 
heb het moeten leren vertalen naar de prak-
tijk van de sociaal werkers. En dat lukte me 
uiteindelijk goed. Ik gaf  voorbeelden uit de 
patiëntenbeweging want ik werd daar actief  
in, ik heb vanwege mijn cliëntervaring ook ge-
werkt als ondersteuner van een patiëntenraad 
van (het toenmalige) psychiatrisch centrum 
Vogelenzang. Na de scheiding van mijn eer-
ste partner was het opnieuw een zware tijd. 
Daarna kreeg ik een relatie met een man die 
uit een andere wereld kwam, geen intellectu-
eel, een natuurman, dat gaf  een soort rust. 
Ik raakte meer geaard. Hij bleek verslaafd; ik 
wist niets van verslaving dus ik ben daar hele-
maal ingerold en meegesleurd. Dat was dra-
matisch eigenlijk, met twee kinderen. Toen ik 
zwanger werd dacht ik : ‘ik moet bij jou weg’. 
Dus ben ik weggegaan. We hebben ons later 
samen met de baby laten opnemen in ver-
slavingskliniek De Skuul op Texel, ik omdat 
ik ontwricht was en hij omdat hij toch weer 
wilde proberen uit zijn verslaving te komen. 
Toen ik terugkwam op Windesheim werd ik 
gevraagd om de minoren verslavingskunde te 
ontwikkelen. Ik kreeg trouwens veel reacties 
van collega’s bij mijn terugkomst, hele lieve, 
maar ook enkele veroordelende. Voor de ont-
wikkeling van die minoren verslavingskunde 
zat ik bij de stuurgroep en daar werd gezegd 
(ze kenden mijn achtergrond niet): ‘We weten 
natuurlijk dat het nooit meer over kan gaan 
als iemand 25 jaar zwaar aan de alcohol is ’. 
En ik hield me stil. Ze wilden dat in dat pro-
gramma ook ervaringsdeskundigen een plek 
kregen. Een ervaringsdeskundige deed alsof  
studenten niets meegemaakt konden hebben, 
en meende dat de studenten uitsluitend uit 
‘boekjes’ leerden. Maar ik dacht: ‘boekjes?’ 
– die studenten hebben echt ook een en an-
der meegemaakt maar ze hebben geleerd dat 
je daar over moet zwijgen. Op een gegeven 

1767380346|U|944|1302865455

Hogeschool Windesheim | Alie Weerman | 944 | 20260102



35Waardevolle praktijken (17)Waardenwerk, winter 2025

moment kreeg ik de ingeving: ‘Ik moet hier 
iets mee doen! Ervaringsdeskundigheid moet 
ruimte krijgen in onze opleiding. Ik ga erop 
promoveren’. Ik wilde dat ervaringskennis 
niet afgesplitst werd van een reguliere oplei-
ding. Want het is te gek voor woorden dat 
ik niet bij zo’n stuurgroep durfde te zeggen: 
‘Nou, er kunnen uitzonderingen zijn want ik 
heb iets anders meegemaakt en het kan wel’. 
En dat die ervaringsdeskundige dacht ‘die stu-
denten hebben niks meegemaakt’ – dat wordt 
veroorzaakt doordat ervaringskennis er niet 
mocht zijn in de reguliere opleidingen, stu-
denten leerden om daar niet over te praten. 
Ik zag een afsplitsing ontstaan in een separate 
opleiding Ervaringsdeskundigheid. Een soort 
boedelscheiding van kennis: de reguliere pro-
fessionals mogen niets met ervaringskennis 
doen, en de ervaringsdeskundigen 
mogen uitsluitend wat met er-
varingskennis doen. Ik dacht: 
dat kan niet, het moet bij 
elkaar komen, en ik ga 
er zelf  mee beginnen. Ik 
wil meer vertellen over 
die verslaving, mijn eigen 
verhaal, en ruimte geven 
aan studenten. Ik heb een 
oproep gedaan en ben be-
gonnen met acht ex-verslaafde 
studenten, in een ander gebouw – 
het kon niet hier want ze waren bang dat ze 
gezien werden. We begonnen met: wat bete-
kent het voor je werk? Durf  je erover te pra-
ten in de opleiding, waar ben je bang voor? 
Wat is je ervaring ermee? Hoe zou je het kun-
nen gebruiken in je werk? In mijn proefschrift 
heb ik ook doordacht wat ervaringskennis 
eigenlijk is, en een wetenschapsfi losofi sche 
analyse gedaan over deze bron van kennis. Ik 
zag dat er een apart beroep Ervaringsdeskun-
dige ging ontstaan en daar zag ik nadelen bij, 
dan kunnen de andere professionals zeggen: 
‘dat doet de ervaringsdeskundige, ik hoef  dat 
niet te doen, ik vertel niets over mijn ervarin-
gen’. Dan verander je niks in de cultuur. Er 
werden toen wel mensen in het veld boos op 
mij, mensen die vonden dat het integreren in 

reguliere opleidingen niet kon, men dacht dat 
studenten dat soort dingen niet meegemaakt 
konden hebben, en zij vonden dat je juist de 
kracht van ervaringskennis weghaalt als je 
het integreert. Terwijl ik wist dat studenten 
erge dingen meegemaakt kunnen hebben en 
sommigen ook (langdurige) opnames achter 
de rug hebben. Ik zie nu dat een eigenstandig 
beroep Ervaringsdeskundige een ijsbreker en 
vernieuwer kan zijn: het geven van ruimte aan 
ervaringskennis blijkt taai en de opvatting dat 
reguliere professionals hier niets mee moeten 
doen is hardnekkig. Ervaringsdeskundigen 
kunnen hierin iets openbreken, zij kunnen bij-
dragen aan cultuurverandering . Dus ik sta nu 
positief  tegenover het beroep Ervaringsdes-
kundige. Ik vind echter dat ervaringskennis 
ruimte moet krijgen bij alle mensgerichte be-

roepen. Ervaringskennis opsluiten in 
één beroep en andere beroepen 

daarvan uitsluiten moeten 
we niet doen! Verbinding is 

noodzakelijk.

Is dat een kwestie van tijd?
AW: Ja, ik denk het wel. Ik 
denk dat over 10 jaar het 

beroep Ervaringsdeskun-
dige nog steeds bestaat maar 

dat het ook normaler is gewor-
den dat binnen reguliere beroepen 

in zorg en welzijn ruimte is voor het inzetten 
van ervaringskennis. Ik hoop van harte dat er-
varingskennis geïntegreerd raakt.

Waar sta jij nu? Je bent gepromoveerd, je bent lec-
tor, je hebt talloze publicaties op je naam staan. Je 
bent van 1960. Wat zijn je verdere ambities?
Soms word ik moe van het onderwerp, dan 
wil ik er niet meer mee geassocieerd worden; 
het is zo dicht op de huid, dat ik er soms geen 
zin meer in heb, dat ik denk – ik ga iets heel 
anders doen, tekenen of  verhalen schrijven. 
Het kost veel. Maar op andere momenten – 
we hebben zes jaar gewerkt aan het stripboek 
over ervaringsdeskundigheid en dat komt nu 
uit, dat vind ik echt een mijlpaal. Dan geniet 
ik. En ik krijg hier op Windesheim heel veel 

Ik vind echter dat 
ervaringskennis ruimte 

moet krijgen bij alle 
mensgerichte beroepen

1767380346|U|944|1302865455

Hogeschool Windesheim | Alie Weerman | 944 | 20260102



36 Waardevolle praktijken (17) Waardenwerk, winter 2025

ruimte, dat is een fijne positie. Ik zou nog 
graag samen met mijn zus die journalist is en 
de ziekte van Kahler heeft en met mijn zus 
die in de psychiatrie woont, een boek maken 
met foto’s en korte teksten rondom thema’s 
die zij tegenkomt in de langdurige psychiatrie 
zoals ‘de sigaret’, ‘politie’, en ‘conducteur’ 
(want ze zit vaak in treinen en krijgt boetes). 
Dus een boek waarin je een beeld krijgt van 
concrete situaties van mensen die zijn opge-
nomen met een ernstige psychiatrische aan-
doening en hun omgeving.

Waar haal jij je voeding vandaan?
AW: Ooo – tjee – [Stilte]

Wat je beschrijft is dat je heel veel geeft.
AW: Ja dat klopt. Daar word ik wel door ge-
raakt dat je dat zegt.

Wat raakt je?
AW: Eh – als je het psychologisch bekijkt ben 
ik, oudste dochter van een domineesgezin, 
geparentificeerd. In het conflict destijds rond 
mijn vader bespraken mijn ouders alles met 
mij. Ik heb een groot verantwoordelijkheids-
gevoel. In het gezin met een verslaving heb ik 
het gezin draaiende gehouden. Ik had vroe-
ger het gevoel dat ik het leven niet aan kon, ik 
was bang voor mensen, en tot mijn stomme 
verbazing ben ik terecht gekomen in situaties 
dat ik héél veel aan kan, veel verantwoorde-
lijkheid aan kan en neem. Ik denk wel eens: 
‘waar is het vandaan gekomen, wat is dat 
voor energie’. Ik merk ook dat het ongeloof-
lijk belangrijk is om ruimte te geven aan het 
vertellen over dit soort ontwrichtingen en dat 
het kennis kan worden, het moet er gewoon 
kunnen zijn, je moet de pijn voelen, en de pijn 
voelen geeft ook weer veel energie. Ik zie het 
ook bij studenten gebeuren en ik zie in mijn 
team hoe belangrijk het is.

En wat voed jou, waar haal jij je eigen voeding 
vandaan?
AW: [Nadenkend] Ik woon in een dorp, ik ben 
eigenlijk meer een stadsmens maar omdat ik 
zo druk ben vind ik het fijn, mooie natuur; 

mijn partner leeft ook in zo’n andere wereld 
met die dieren en vogels, dat is voor mij ook 
prettig. Dan kom ik even uit dat hoofd. Het is 
ook fijn dat ik op Windesheim – maar ook daar 
buiten – een team mensen heb met wie ik kan 
samenwerken, dat inspireert. De studenten in-
spireren mij ook. En ik ben ook wel gelovig. 
Daar ben ik voorzichtig in, dan denk ik: ‘mis-
schien ben ik wel wat rand-psychotisch’, maar 
ik voel me vaak gedragen door iets overstij-
gends, dat geeft ook kracht. Ik kan dat bijvoor-
beeld sterk voelen als ik in de natuur loop. Of  
als ik ineens een inzicht krijg of  een ingeving. 
Ik voel me verbonden met een groter geheel 
en dat is ook voedend. Ik heb lang gedacht: je 
moet die gevoelens wantrouwen. Maar toen 
dacht ik ook: waarom zou je wantrouwen wat 
je ervaart, dat je ervaart dat er iets is waardoor 
je gedragen wordt. Als ik dat ervaar, kan ik het 
wantrouwen, ik kan ook denken: ik heb geen 
verklaring, het is er, en dat aanvaard ik.

Als ervaringsdeskundige deel je je ervaringskennis. 
Niet in de zin van: ik weet het beter, maar: dit is 
het. Het mag er zijn. Met jouw promotie over erva-
ringsdeskundigheid, inclusief  je eigen ervaringen, 
heb je iets in het licht gezet. Dat maakt het voor 
andere mensen een stuk gemakkelijker om dat ook 
te doen. Ik stel me voor dat het ook ongemakkelijk 
kan zijn voor mensen, als je het licht zet op iets 
wat er volgens hen eigenlijk niet mag zijn.
AW: Ja dat klopt. In de reformatorische traditie 
en bij ons thuis mocht er veel niet zijn. En vrou-
wen mochten al helemaal niet veel – en als je 
dan een beetje een luidruchtig type bent, en het 
mag niet, en je hebt ADHD, en je bent de oud-
ste – . Dus ik heb veel geworsteld, met mezelf  
af kraken, en soms nog wel, dat gaat nooit hele-
maal weg. Het geeft zeker ook voldoening dat 
ik gezien word en erkenning krijg voor wat ik 
gedaan heb en doe op het terrein van ervarings-
deskundigheid. Maar voor mij is dat niet wezen-
lijk, voor mij is iets doorbreken of  het gevoel 
dat je ruimte maakt – dat is voor mij de kern. 
Dat vinden mensen wel eens ongemakkelijk. 
Het is heel fijn dat ik dat in deze baan kan doen!

1767380346|U|944|1302865455

Hogeschool Windesheim | Alie Weerman | 944 | 20260102


